
 
 

165 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

ENTRE REDEMOINHOS TEMPORAIS 
 

 

Sterzi, Eduardo. Saudades do mundo: notícias da Antropofagia. Todavia, 2022. 238 pp. ISBN: 978-
65-5962-369-7 

 

FREDERICO CABALA 
UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE 

 

Em 2022, em meio às reflexões sobre o centenário da Semana de Arte Moderna, a 

ordem do dia (ou do ano) também se voltou aos desdobramentos relacionados ao evento, 

como o pensamento em torno da Antropofagia. Situa-se, nesse contexto, a publicação de 

Saudades do mundo: notícias de Antropofagia, de Eduardo Sterzi, livro de especial interesse para 

esta nossa análise.  

Antes de adentrarmos nas páginas de Sterzi, vale dizer que, a ideia da Antropofagia, 

encarada como produtivo conceito para se pensar a dinâmica cultural, talvez nunca tenha 

saído completamente de cena no Brasil, ao menos desde a grande projeção que o termo 

conquistou no fim dos anos 1960, com o marco da primeira encenação de O rei da vela e a 

vinculação desse espetáculo ao Manifesto Antropófago, como se nota no programa de estreia da 

peça. Veja-se que, em março de 1968, apenas poucos meses após o Teatro Oficina ter 

inaugurado sua nova casa com essa obra de Oswald de Andrade, Hélio Oiticica já comentava 

que a Antropofagia havia virado moda (Oiticica 106). O mesmo diria Augusto de Campos, 

ao fazer um balanço das criações do modernista paulistano na ocasião da Festa Literária 

Internacional de Paraty (FLIP) de 2011, em que Oswald foi homenageado. Augusto retomou 

uma definição de Décio Pignatari para indicar que a Antropofagia havia se vertido em “carne 

de vaca,” ou seja, teria passado por uma espécie de redução banalizadora: de noção 

antiessencialista por excelência, a Antropofagia seria, por vezes, associada a uma espécie de 

fórmula de nacionalidade. Também em 2011, saía a coletânea de ensaios Antropofagia hoje?  

(org. Jorge Ruffinelli e João Cezar de Castro Rocha), cujo título parece soprar as brasas do 

debate em torno da teoria pensada por Oswald de Andrade. No volume, um texto de João 

Cezar de Castro Rocha questiona: “Ainda é possível propor uma releitura da teoria cultural 

de Oswald de Andrade? Vale a pena (mais uma vez!) reinterpretar a antropofagia?” (647)—

perguntas que, ao longo do ensaio, o autor responde afirmativamente, sugerindo alguns 

caminhos, como o seguinte: “desoswaldianizar” o “Manifesto Antropófago”—mas o que 

significa isso? 



 
 

166 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

A recente publicação Saudades do mundo: notícias da Antropofagia, de Eduardo Sterzi, se 

alia a essa trajetória de revitalização do conceito e nos dá indícios de como a ampliação da 

ideia—para além de seu autor, seu tempo e seu espaço originários—faz o conceito ganhar 

em atualidade e relevância. O livro, a partir de uma reunião de ensaios escritos desde 2011 

pelo pesquisador, se propõe a “tornar mais difuso, ou mesmo esgarçar, no tempo e na 

compreensão teórica, o próprio conceito de Antropofagia” (Sterzi 9). Embora se trate de 

uma coletânea de escritos, se engana quem imagina não encontrar certa unidade na 

diversidade, que nos direciona exatamente para a descentralização da noção de Antropofagia, 

tomada para além do universo criativo de Oswald de Andrade. Em suma, estamos diante de 

uma “constelação antropofágica” (10), como o próprio ensaísta define o livro. 

Nos primeiros quatro ensaios, Oswald de Andrade aparece como protagonista. 

“Experimento e experiência,” que abre o livro, define o escritor como “o mais radicalmente 

experimental” (13) entre seus pares de geração. Isso se nota, afirma Sterzi, no grau de ruptura 

que cada produção de Oswald parece apresentar: “uma incessante reproposição da origem: 

cada texto parece produzir um novo momento originário” (15). O ensaio seguinte, 

“Antropofagia como máquina de guerra,” se desenrola a partir da noção de que os elementos 

mais importantes da obra de Oswald de Andrade advêm da Antropofagia. O termo aqui, 

contudo, é entendido em amplo espectro, como um conceito que pode funcionar enquanto 

operação de leitura de diversos outros textos oswaldianos e até de outros escritores—quase 

um adiantamento do que o próprio percurso de Saudades do mundo realiza. Na verdade, 

defende o pesquisador, a Antropofagia não deve nem mesmo se restringir aos redutos 

artísticos e literários, uma vez que se trata de “uma verdadeira e inovadora ontologia política: ou 

seja, uma teoria do ser, que não é mais concebido a partir do que lhe seria supostamente 

próprio, mas, sim, a partir daquilo que ele consegue absorver e transformar” (19). Esse apetite 

pela expansão da Antropofagia também coaduna, vale dizer, com o trajeto do pensamento 

elaborado e reelaborado pelo próprio Oswald de Andrade. Lembremos que, após o 

“Manifesto Antropófago,” de 1928, a ideia da Antropofagia é retomada pelo escritor em 

ensaios seus de décadas posteriores, como “A crise da filosofia messiânica,” de 1950, 

enquanto operador que se desdobra em novas interpretações sociais, políticas e filosóficas a 

respeito do desenvolvimento da civilização ocidental. Ou seja, Saudades do mundo transita 

habilmente na criação de novas pontes entre a Antropofagia e o mundo, em um gesto 

devorador semelhante ao de Oswald de Andrade entre as décadas de 1920 e 1950.  

Em “Diante da lei—da gramática—da história,” Sterzi convoca as reflexões de 

Alexandre Nodari a respeito da persistente ideia de lei na obra de Oswald de Andrade e, em 



 
 

167 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

particular, em formulações do “Manifesto Antropófago.” Da complexa presença da lei no 

pensamento de Oswald, que comporta um “Direito Antropofágico” particular, o ensaísta 

propõe que a poesia do modernista—na medida em que lida por vezes com cortes em 

documentos oficiais—se caracteriza por ser poesia fora da lei, assim como a lei da 

Antropofagia apresentaria artigos que coincidiriam não com códigos postos, mas “com a 

aventura e a liberdade” (42), isto é, uma legislação errante, não impositiva e não escrita em 

lugar algum, e, exatamente por isso, exige do escritor uma infinda dinâmica de reflexões. “O 

drama do poeta” é o ensaio que encerra as análises mais detidas na obra de Oswald. Nesse 

texto, Sterzi realiza um apanhado de referências feitas a Dante ao longo de criações do 

modernista, e se detém naquela obra que mais aprofunda essa relação—a peça A morta—

para demonstrar a devoração particular que Oswald faz do poeta do renascimento. 

A partir de então, Saudades do mundo desloca o olhar para criações de outros autores. 

Raul Bopp, “personagem importante, mas sobretudo espectador privilegiado” (78), é o tema 

do ensaio “O copista canibal,” o qual analisa os gestos de passar a limpo uma vez e sempre 

mais os próprios escritos, atitude inacabável para o autor de Cobra Norato (1931). Mário de 

Andrade—e sobretudo Macunaíma (1928)—comparece nos três próximos textos do livro: “A 

irrupção das formas selvagens,” “O apocalipse das imagens” e “A voz sobrevivente.” O 

primeiro estudo se detém na forma plural, compósita e irruptiva que Macunaíma apresenta (e 

que em edição recente se soma às imagens de Luiz Zerbini): “Esse abalroamento das formas 

é condizente com os mundos em permanente estado de metamorfose que atravessam o 

romance” (81), diz Sterzi. “O apocalipse das imagens,” de certo modo, alarga o assunto ao 

nos entregar achados preciosos acerca da rapsódia de Mário, definida “menos como uma 

obra individual do que como uma coleção textos e imagens—uma enciclopédia, uma 

biblioteca, uma coleção, um museu, Bilderatlas” (87), analogia que nos faz pensar a montagem 

de Macunaíma em trilhas difusas tal como Aby Warburg pensou seu Atlas Mnemosyne 

(concebido entre 1924 e 1929). Derradeiro texto sobre Macunaíma, “A voz do sobrevivente,” 

reflete sobre a reverberação do personagem que se apresenta entre (o desejo de não ser) a 

pedra e o tornar-se constelação no escrito que vem após a narrativa e, de certo modo, ilumina 

toda ela: o “epílogo,” Naquele “tem mais não” ao final do livro, “Macunaíma nos convida a 

perguntarmos: o que resta depois do não? O que tem, ainda, quando se diz que não tem mais 

nada?” (121). Sterzi, assim, acende a reflexão de como, após a morte de Macunaíma, sintoma 

do genocídio indígena que tanto ecoa em nosso presente, a história se suspende e se 

reinaugura a partir de uma sobreposição de vozes: lá, no epílogo, se desvela o escritor que 

escuta a narrativa de um papagaio o qual, por sua vez, a repete a partir do que havia ouvido 



 
 

168 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

do próprio Macunaíma. Em última instância, diz-nos o autor de Saudades do mundo, parece 

residir nessa possibilidade—a possibilidade de se construir sobre a falta—a vida da literatura.  

Mais uma abertura no esgarçamento da Antropofagia é proposta em seguida: Saudades 

do mundo, após as análises sobre Oswald de Andrade, Raul Bopp e Mário de Andrade, nos 

conduz por inventivos rodopios temporais. Primeiramente, somos lançados algumas décadas 

adiante, caindo diretamente na voragem da ficção de João Guimarães Rosa, com o ensaio 

“Uns índios (suas falas).” Nesse ponto, o conto “Meu tio o Iauaretê” (1961) angaria atenção, 

com a indicação de que o próprio Eduardo Viveiros de Castro via ali um prenúncio da teoria 

do perspectivismo ameríndio, mas também há análises sobre “Sorôco, sua mãe, sua filha” 

(1962), sobre Grande sertão: veredas (1956) e, por fim, sobre o texto de Guimarães Rosa que dá 

título ao ensaio. O próximo estudo nos arremessa para trás: uma figuração da Antropofagia 

içada do século XIX, de O Guesa, de Sousândrade. Nos périplos do andino errante se 

encontra, por exemplo, a expressão “saudades do mundo,” que Sterzi argutamente relaciona 

com os testemunhos sobreviventes dos povos ameríndios e, mais que isso, põe em 

interlocução com o pensamento de Viveiros de Castro a respeito de serem os indígenas mais 

uma figuração do futuro do que uma sobrevivência do passado. Em O Guesa, se coloca ainda a “arte 

do deslocamento constante” (181) entre territórios e identidades, uma pulsão 

antiessencialista que seria motor do “Manifesto Antropófago”: eis uma das observações mais 

fascinantes de Saudades do mundo, que, em suas trilhas analíticas, aposta na transmutação da 

sobrevivência do passado (um poema épico produzido século XIX) em figuração do futuro (o 

conceito de Antropofagia como um operador reflexivo não emparedado em rígidos recortes 

temporais). O ensaio final do livro nos põe nos limites entre os séculos XX e XXI, em uma 

investigação sobre o papel limítrofe, indefinido e instigante das fotografias de Viveiros de 

Castro no desenvolvimento de sua própria antropologia.  

Saudades do mundo, por meio da liberdade espaço-temporal das análises, pela dispersão 

desoswaldianizadora da Antropofagia por diversos pensadores-escritores, através da beleza da 

escrita, é um estimulante convite ao leitor—que pode partilhar das inquietações do ensaísta, 

vislumbrar mais possíveis rotas desse percurso e esperar por futuras notícias que contribuam, 

por exemplo, para pensar como alguns artistas indígenas contemporâneos vêm retomando o 

mote antropofágico (como a  ReAntropofagia, de Denilson Baniwa—constituída por uma 

pintura, de 2018, e um poema-manifesto, de 2021). Saudades do mundo não enumera seus 

ensaios, não se propõe a apresentar capítulos em uma progressiva cadeia explicativa que 

fecharia o assunto. Pelo contrário, o livro se abre a muitas possibilidades de ligarmos os 

pontos luminosos que compõem as constelações antropofágicas (uma expressão muito 



 
 

169 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

condizente, a propósito, com a não linearidade do método crítico apresentado no livro). 

“Jamais entender de todo,” se guia Sterzi pelas veredas de Guimarães Rosa, “sem desistir, porém, 

de tentar entender: há outra divisa para o leitor de poesia, nome secreto de toda a literatura? 

Há, de resto, outra divisa para os inquilinos da Terra?” (160). Não, não há—e, como no 

derradeiro não de Macunaíma, ainda depois se pode conceber todo um mundo porvir.  

  



 
 

170 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

Obras citadas 

Campos, Augusto de. “Pós-Walds”. O Estado de S. Paulo, 01 Jul 2011. 
https://www.estadao.com.br/cultura/pos-walds-imp-/ 

Oiticica, Hélio. Aspiro ao grande labirinto. Rocco, 1986. 

Rocha, João Cezar de Castro. “Uma teoria de exportação? Ou: ‘Antropofagia como visão de 
mundo.’” Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena, organizado por João Cezar de 
Castro Rocha e Jorge Ruffinelli, É Realizações, 2011, pp. 647-668. 

Sterzi, Eduardo. Saudades do mundo: Notícias da Antropofagia. Todavia, 2022.   

https://www.estadao.com.br/cultura/pos-walds-imp-/

