
136 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

CORPO-PONTE: EXPERIMENTOS DE IMAGINAÇÃO RADICAL 

EM NÃO VÃO NOS MATAR AGORA, DE JOTA MOMBAÇA 

KAIMÉ GUERRERO VALENCIA 
FREIE UNIVERSITÄT BERLIN 

 

 

 

Resumo: Este ensaio analisa as práticas de ficção visionária mobilizadas por Jota Mombaça 

no livro Não vão nos matar agora (2021), com foco no texto “Para uma greve ontológica”, em 

diálogo com outras práticas artísticas da autora. A partir de uma metodologia difrativa, o 

artigo investiga como processos de imaginação radical engendram metodologias 

inapropriadas e aparatos ético-onto-epistemológicos que evocam relação, fuga e resistência. 

Em interlocução com Denise Ferreira da Silva, Édouard Glissant e Katherine McKittrick, o 

ensaio examina a figura do corpo racializado como corpo-ponte, capaz de transitar entre 

múltiplos espaço-tempos e de tensionar a linearidade da realidade colonial. Ao abordar 

noções como dívida impagável, opacidade e diferença fugitiva, o texto discute a 

inescapabilidade enfrentada por existências inadequadas em um trânsito vital entre 

transparência e opacidade, evidenciando modos de produção de conhecimento situados, 

encarnados e relacionais. 

Palavras-chaves: ético-onto-epistemologias trans*, corpo-ponte, imaginação radical, 

opacidade, metodologias inapropriadas 

 

Abstract:  This essay examines the practices of visionary fiction mobilized by Jota Mombaça 

in the book Não vão nos matar agora (2021), focusing on the text “Para uma greve ontológica” 

in dialogue with the artist’s broader artistic practices. Drawing on a diffractive methodology, 

the article investigates how processes of radical imagination engender inappropriate 

methodologies and ethico-onto-epistemological apparatuses that evoke relation, flight, and 

resistance. In conversation with Denise Ferreira da Silva, Édouard Glissant, and Katherine 

McKittrick, the essay analyzes the racialized body as a body-bridge capable of transiting 

multiple space-times and of disrupting the linearity of colonial reality. By addressing concepts 

such as unpayable debt, opacity, and fugitive difference, the text reflects on the inescapability 

faced by improper existences navigating a vital passage between transparency and opacity, 

highlighting situated, embodied, and relational modes of knowledge production. 



137 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

Keywords: trans* ethical-onto-epistemologies, body-bridge, radical imagination, opacity, 

inappropriate methodologies  

 

 

Em 2021, foi publicado o livro Não vão nos matar agora, escrito pela artista visual, 

escritora, pensadora e performer Jota Mombaça1 (Natal, 1991). A obra constitui uma 

compilação de escritos (auto)ficcionais, cartas e ensaios que se desdobram em interferências 

com suas práticas artísticas e com sua experiência encarnada de transitar um mundo raCISta, 

heteropatriarcal, colonial e capitalista. Mombaça vive entre Fortaleza e Lisboa. Ela define-se 

como uma trabalhadora cultural trans, não binária, negra e de pele clara, que migrou de uma 

ex-colônia para a Europa mesmo sem autorização de residência (Mombaça 36). De acordo 

com a própria artista, os aspectos sonoros e visuais das palavras constituem um componente 

fundamental de sua obra, que frequentemente se articula com discursos anticoloniais, bem 

como com expressões de não conformidade de gênero. Segundo a descrição editorial da 

Cobogó, o livro constitui “um espaço de experimentação no qual a palavra e o corpo operam 

como ferramentas de crítica, resistência e reinvenção do mundo, afirmando a persistência de 

corpos dissidentes em meio a estruturas de vigilância e controle” (Cobogó). A obra foi 

finalista do 64º Prêmio Jabuti (2022). Parte dos textos que compõem o volume deriva de 

processos iniciados durante a Ocupação Jota Mombaça, realizada em setembro de 2018 na 

Galeria Avenida da Índia (Galerias Municipais de Lisboa), sob a curadoria de Sara Antónia 

Matos e Pedro Faro. Conforme Mombaça, a obra materializa um movimento de 

experimentação contínua com outras temporalidades. Nas palavras da autora, trata-se de “um 

movimento de fuga em busca de novas formas em que o cuidado com nossa experiência nos 

permita continuar afirmando: Não Vamos Matar Agora” (7:15). 

O presente ensaio aborda as práticas de imaginação radical  (Mombaça) articuladas 

pela artista, buscando compreender a forma como elas se expressam, são mobilizadas e quais 

efeitos produzem. Em particular, o estudo concentra-se no segundo capítulo do livro, 

intitulado Para uma greve ontológica, que transita entre as categorias literárias de ensaio, 

manifesto e autoficção, estabelecendo padrões de interferências também com outras práticas 

da artista e outras teorias com as quais esse capítulo intra-age.2 

 
1 Seus trabalhos foram apresentados em diversos contextos institucionais, incluindo a 32ª e a 34ª Bienal de São 
Paulo (2016 e 2020/2021), a 22ª Bienal de Sydney (2020), a 10ª Bienal de Berlim (2018) e o 46º Salón Nacional 
de Artistas na Colômbia (2019). Atualmente, a artista tem se dedicado à investigação de formas elementares de 
percepção, imaginação anticolonial e da relação entre opacidade e autopreservação na experiência de artistas 
trans racializades no circuito global da arte (Mombaça). 
2 Nesta abordagem, eu emprego o neologismo “intra-ação”, um termo delineado por Karen Barad, em vez de 
“interação”, para delinear o nexo entre vários agentes. Como esclarece Barad, “a intra-ação significa a 



138 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

O gesto de imaginação radical poderia ser entendido como um método ético-onto-

epistemológico3 que, conforme afirmado por Mombaça quando fala do livro, poderia ser 

activado para levantar barricadas contra a expansão implacável dos efeitos de uma 

temporalidade linear que aprisionaria a existência de pessoas racializadas e dissidentes de 

gênero na história da colonização (8:40). Especificamente A autora  se refere daquele gesto 

da seguinte maneira: “[e]ste livro está comprometido com uma imaginação radical contra 

qualquer possibilidade de recentrar ontologicamente as questões do Ser. Colabora para 

transmutar os termos, as posições, os paradigmas. Ativa outras sensibilidades” (Mombaça 

96).  

A premissa que fundamenta a escrita deste ensaio estabelece que um caráter 

interdisciplinar e material é inerente ao método de imaginação radical. Portanto, o 

entrelaçamento entre ciência, arte, corpo e experiência constitui o meio que abriga e permite 

ativar um potencial emancipatório e regenerativo. Conforme a proposta da acadêmica 

Katherine McKittrick, as pessoas negras racializadas teriam, desde sempre, explicado, 

narrado e explorado o mundo interdisciplinar em que vivem, utilizando metodologias 

interdisciplinares para desafiar o racismo (McKittrick 4). Segundo a autora, tal abordagem 

configuraria uma metodologia material na qual as formas de vida se encontram entrelaçadas 

com estruturas analíticas, cujo agente mobilizador é definido como um “desire to know” 

(11). Neste texto, o  “desire to know” é traduzido como processos-movimentos inacabados 

ativados por meio da experimentação com o exercício de uma imaginação radical, os quais 

podem ser compreendidos como modos de inscrição anticoloniais que (re)configuram o 

mundo (neo)colonial ao criarem novas possibilidades de materiais-discursivas de existência. 

Ou seja, tratam-se de encontros e desencontros que abrigam a possibilidade de ativar práticas 

alternativas de produção de conhecimento(s) e de modos de sentir, as quais se desdobram e 

 
constituição mútua de agências emaranhadas” (91). Ao contrário da interpretação tradicional de “interação”, 
que pressupõe a existência prévia de entidades distintas que posteriormente se envolvem umas com as outras, 
a “intra-ação” reconhece que as entidades não existem independentemente de seus relacionamentos. Em vez 
disso, eles se materializam por meio de suas interações interligadas. Crucialmente, o que se manifesta como 
agências separadas só é percebido como tal dentro e devido ao seu entrelaçamento recíproco; elas não existem 
como componentes individuais isolados fora dessas estruturas relacionais. 
3 Segundo Karen Barad, a onto-epistemologia deveria ser compreendida como “the study of practices of 
knowing in being” (185). No livro Meeting the Universe Halfway, a autora argumenta que tais práticas não podem 
ser consideradas de forma isolada, pois seriam inerentemente interconectadas. Barad sustenta que o 
conhecimento não se produz por meio de uma observação distanciada do mundo; ao contrário, ele emergiria 
de nossa participação integral nele, uma vez que existimos como constituintes de um mundo em transformação 
contínua. A autora acrescenta que a tentativa de separar epistemologia e ontologia expressaria uma postura 
metafísica que pressupõe distinções fundamentais entre humano e não humano, sujeito e objeto, mente e corpo, 
bem como entre o material e o discursivo (185). Isto implicaria que as práticas de produção de conhecimento 
e de ser são sempre indivisíveis e atuam de modo entrelaçado. Além disso, dado que estes processos geram 
inevitavelmente efeitos, existiria uma esfera ética de responsabilidade que deveria ser abrangida. Daí a autora 
propor o termo “ethico-onto-epistemology.” 



139 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

se esparramam em dimensões espaço-temporais coexistentes e em corpos dissidentes 

impróprios. 

Este texto parte do pressuposto de que os experimentos mobilizados pelo exercício 

da imaginação radical emergem na intra-ação entre, como sugere McKittrick, ciência, arte e 

o potencial humanizador que as atravessa (3). Portanto, alinha-se à proposta da autora 

segundo a qual a interação entre ciência, arte e esse potencial humanizador pode ser 

compreendida como um deslocamento do “estudo da ciência para o estudo das formas de 

conhecimento” (3). É essa mudança que permite localizar espaços nos quais pensadorxs 

negrxs—e, neste caso, também dissidentes de gênero—, ainda afetadxs pelas consequências 

materiais do que a autora denomina uma forma de acumulação induzida biocentricamente 

por meio da desapropriação, tanto fora quanto dentro do mundo acadêmico, possam 

imaginar e exercer processos de libertação. 

McKittrick entende seu livro Dear Science and Other Stories como um projeto no 

qual explora os sistemas assimétricos de conhecimento por meio dos quais a vida das pessoas 

afro-americanas é tematizada. Além de examinar os processos pelos quais a ciência é 

ressignificada inovadoramente por meio da produção criativa de artistas negrxs, ela também 

examina como o racismo e o determinismo biológico podem ser subvertidos por meio desses 

universos artísticos que ela define como “black worlds” (3). Seguindo a noção proposta pela 

autora, este texto explora as potencialidades e as (im)possibilidades material-discursivas que 

produzem essas formas de produção de conhecimento, tal como se desdobram nas práticas 

da artista e pensadora Jota Mombaça. A consideração de que aqueles “black worlds” criam 

diversas formas de conhecimento(s) permite romper com a unidimensionalidade daquilo que 

é tradicionalmente considerado como ciência e abrir a possibilidade de ativar práticas por 

meio das quais múltiplos modos de produção de significados e corpos possam ser rastreados. 

Este ensaio ativa essa mudança no olhar, voltando-se para as diversas “formas de produção 

de conhecimento”. Portanto, intra-age com os experimentos científico-artístico-políticos de 

imaginação radical e os compreende como ético-ontoepistemologias encarnadas que 

emergem de uma experiência situada e são ativadas para o exercício da liberdade coletiva. 

Considerando que os experimentos científico-artístico-políticos de imaginação 

radical são concebidos neste texto como processos de produção de mundo inacabados e 

sempre em relação, a análise concentra-se nas intra-ações que tornam possível a criação desse 

mundo negro-trans*—ou padrão de interferência—em meio a, e em relação com, outros 

mundos. Ou seja, focaliza-se nos experimentos de imaginação radical que são produzidos 

por meio da intra-ação com outras práticas material-discursivas, as quais também podem ser 



140 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

compreendidas como experimentações de imaginação radical, uma vez que não apenas 

denunciam processos hegemônicos e aparentemente emancipatórios de produção de 

conhecimento e de corpos, mas também neutralizam seus efeitos raCIStas e transfóbicos, 

criando novas possibilidades de existência. 

A hipótese a ser testada neste ensaio sugere que os experimentos de imaginação 

radical, ativados por meio das práticas de Mombaça, abrem (im)possibilidades impróprias e 

monstruosas. Tais possibilidades seriam capazes de criar modos de relação material-

discursiva que produzem formas de existência e de conhecimento que não apenas suspendem 

modos hegemônicos de produção do mundo, mas também permitem precipitar outros 

modos de ser e devir em e com o(s) mundo(s). 

Para compreender os processos por meio dos quais as práticas de imaginação radical 

se expressam, são mobilizadas, os efeitos que produzem, bem como aquilo que excluem, o 

texto concentra-se nos momentos de encontro, relação e intra-ação entre os diferentes atores 

materiais e discursivos por meio dos quais essas práticas se tornam inteligíveis. Para este fim, 

recorre-se a uma metodologia difrativa que permite rastrear as intra-ações desses atores e 

tornar manifestos os padrões de interferência—ou difração—que as constituem, além de 

estabelecer um diálogo difrativo entre a produção teórica de Jota Mombaça e a de Denise 

Ferreira da Silva e Édouard Glissant—autores com os quais Mombaça intra-age—, bem 

como com outras propostas teóricas, como as de Karen Barad e McKittrick. 

A metodologia difrativa proposta por Barad inclui um método de abordagem 

compatível com a realização de uma análise da produção da diferença. Deste modo, permite 

analisar os processos através dos quais as fronteiras traçadas por distintas práticas material-

discursivas dão origem à formação performativa da realidade assim como os efeitos que 

geram.  Com base na concepção de difração proposta por Donna Haraway como uma 

metáfora óptica que, diferentemente da reflexão, carrega em si o potencial de se transformar 

em um aparato crítico e material-semiológico, focado em padrões de interferência ao invés 

de uma suposta imagem autêntica e refletida da realidade (465), Barad desenvolve uma 

metodologia que permeia a sua produção de conhecimento. Segundo Haraway, a metáfora 

difrativa concentra-se nos modos como se constroem as relações de diferença entre 

diferentes agentes: humanos, não-humanos, organismos, máquinas e matéria. A difração, ao 

contrário da reflexão e refração, não gera “o mesmo” deslocado, mas sim traça padrões de 

interferência, não de replicação, reprodução ou espelhamento. Um padrão difrativo não 

mapeia onde “differences appear but rather maps where the effects of difference appear” 

(Haraway 320). Esses efeitos emergem da interconexão de aparatos específicos e situados de 



141 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

produção material, nos quais agentes material-semiológicos e objetos de conhecimento 

desempenham um papel significativo. A difração—entendida como interferência—rompe 

com a reprodução de uma igualdade reflexiva. Para Haraway, práticas tecnocientíficas 

fundamentadas na reflexão podem ser desestabilizadas por meio da metáfora difrativa, ao 

possibilitar um foco nas diferenças e nos efeitos gerados por projetos de conhecimento no 

mundo (Haraway 319–20). Barad afirma que um aspecto essencial desta metodologia seria o 

reconhecimento de que uma teoria não substitui outra, mas que os seus elementos 

constitutivos são, ao contrário, lidos de maneira entrelaçada (193). 

A partir desse padrão de interferência material-discursivo e metodológico, a 

organização analítica entrelaçada deste ensaio se materializa em três momentos. No 

primeiro—O direito à opacidade—serão localizadas as coordenadas espaço-temporais em 

que se situa o livro, bem como o seu entrelaçamento com as práticas artísticas da autora. No 

segundo momento—Por uma greve ontológica—, tentar-se-á situar, por um lado, os 

trânsitos dessas práticas, cujos movimentos dão origem a novas realidades espaço-temporais. 

Por outro lado, identificar-se-ão os métodos pelos quais esses processos vitais, artísticos-

políticos-científicos intervêm numa produção do mundo determinada pela cis-

heterossexualidade colonial. Num terceiro momento—Experimentação, imaginação e 

trans*missão—, serão apresentados os efeitos da articulação entre a experiência de migração 

e a posicionalidade consciente dos eixos de dominação que a atravessam, gerados no texto, 

bem como as conclusões. Por fim, em um quarto momento—Corpo-ponte. Interferências 

(im)possíveis-inadequadas—esboçam-se reflexões finais sobre a inescapabilidade à qual 

certas existências inadequadas se veem confrontadas, em um trânsito vital na intersecção 

entre a opacidade e a transparência. 

Momento um: o direito à opacidade 

O índice do mundo negro-trans*  Não Vão Nos Matar Agora não começa com o 

número 1, mas abre diretamente com o título do texto “Carta às que vivem e vibram apesar 

do Brasil,” que dá origem a uma série de movimentações que podem ser interpretadas como 

estágios de (de)composição contínua.4 O primeiro estágio, chamado “1. Na quebra. Juntas”, 

é seguido por “0. O mundo é meu trauma”, que poderia ser pensado como um limiar que 

fornece um ponto de viragem a partir do qual os capítulos progridem num movimento de 

retrocesso: -1. -2, -3. -4, etc. 

 
4 Mombaça aponta em uma conversa sobre seu livro que o mesmo cria uma ordem de decomposição contínua 
que atravessa a experiência encarnada que, em várias ocasiões, se perderia no tempo (Mombaça 10:53). 



142 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

Este gesto de reconfiguração de uma temporalidade linear, que pressupõe um início 

determinado e se desdobra continuamente para a frente, é um elemento-chave para 

compreender a configuração espaço-temporal gerada pelos experimentos de imaginação radical 

mobilizados no livro. Além disso, trata-se da suspensão de uma temporalidade linear que 

permite compreender o espaço-tempo criado através do entrelaçamento destes e de outras 

práticas artístico-literárias de imaginação radical. Tanto essas disrupções temporais como a 

intra-ação com outras práticas artísticas permitem, como será explicado, expandir a noção 

do que é considerado literatura e como esta produz  mundo. 

A capa do livro constitui uma referência intermedial a três processos de imaginação 

radical produzidos pela artista interdisciplinar e escritora Musa Michelle Mattiuzzi, em 

colaboração com Jota Mombaça, no âmbito da Plataforma de Estudos de Tradução Diaspórica e 

Imaginação Política Rethinking the Aesthetics of the Colony. Os processos em questão traduziram-

se num grupo de estudos, performances e num curta-metragem que, entre 2019 e 2021, 

decorreram em Joanesburgo, em Berlim, em plataformas virtuais e na 34.ª Bienal de São 

Paulo. 

O modus operandi das políticas de visibilidade e representação promovidas por 

órgãos institucionais brancos e voltadas para pessoas racializadas e dissidentes do sistema 

colonial heterossexual e cisgênero é problematizado por meio dessas intervenções.  Dessa 

forma, pequenas cotas de visibilidade e representação só poderiam ser alcançadas por meio 

do cumprimento de certos requisitos e da adesão a certas lógicas. Um dos elementos comuns 

às intervenções de Mattiuzzi e Mombaça é o ato performativo e iterativo de escrever, apagar 

e rabiscar de tal forma em uma folha de papel que manchas de sombras e opacidade emergem 

na superfície. As artistas reúnem-se para ler e discutir textos, no âmbito de um processo de 

estudo, durante o qual anotam citações e ideias em grandes folhas de papel. Nesta fase, não 

há público presente. Somente na fase seguinte, quando leem em voz alta e a seguir apagam 

as frases, é que o público é convidado a participar. 

Tal padrão de interferências artísticas manifesta-se através da sobreposição de três 

dimensões espaço-temporais. A primeira é constituída por uma realidade colonial ocidental 

capitalista, com uma temporalidade linear e irreversível. Esta dimensão seria fundamentada 

e justificada pela naturalização dos processos de produção de alteridade, reproduzida por 

meio de lógicas marcadas pela articulação de eixos de opressão e materializada no exercício 

da supremacia e da exploração da população branca. A segunda dimensão consiste na 

indústria cultural, nas suas instituições e na academia. Esta funcionaria como um dispositivo 

que, apesar das suas versões progressistas e inclusivas, reproduziria os mesmos mecanismos 



143 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

de opressão, exclusão e exploração, mas veladamente e, portanto, mais difícil de localizar.  

Em relação ao tema, Mombaça se manifesta da seguinte maneira:  

Esse processo [de auto-objetificação positiva]5 pode eventualmente dar-nos 

uma posição dentro do diagrama de privilégios que constitui sociedades 

racializadas, mas inevitavelmente também ressitua nossa posição no marco 

das lutas históricas contra a desigualdade que nos trouxeram até aqui, dada a 

nossa inscrição contingente em estruturas que foram primeiramente 

construídas contra nós, e que agora estão no processo de atualização para 

“incluir” desigualmente aquelas de nós que estiveram trabalhando como se 

corressem. A estranha continuidade entre exaustão e imparabilidade opera 

aqui como um índice das cenas de sujeição que estão disponíveis às “outras” 

do mundo branco e cisgênero no contexto de cenários artísticos 

hegemônicos—especialmente se consideramos os modos como nossa vida 

ela mesma, incluínda sua hiperdeterminação por dinâmicas estruturais, 

tendem a tornar-se uma extensão do nosso trabalho. A imparabilidade 

(unstoppability) do trabalho trans racializado engendra seus produtos. 

Alimenta arquivos privados com mercadorias críticas; cria imagens, textos, 

ideias e sensações para o consumo de audiências brancas e ricas em circuitos 

artísticos; é apropriado por instituições como sinal de “responsabilidade 

social”, “diversidade” e “inclusão”. (52) 

A terceira dimensão abre-se por meio das interações desenvolvidas na performance, 

no curta-metragem e no grupo de estudo, prolongando-se nos experimentos de imaginação 

radical desdobrados em  Não Vão Nos Matar Agora. 

A ação de apagar e rabiscar uma narrativa dominante imposta desativa e suspende a 

continuidade linear e irreversível da sua trajetória, possibilitando a abertura de um espaço 

liminar no qual é possível neutralizar os seus efeitos e reinscrever outra história. Assim, essas 

práticas reivindicam o direito à opacidade, ou seja, à possibilidade de existir e mobilizar 

processos artísticos além das diretrizes exigidas pelas instituições brancas e coloniais para 

obter acesso a elas. Segundo as artistas, a superexposição e a tematização de um lugar de 

alteridade constituiriam o requisito imprescindível para conseguir cotas de inclusão em 

instituições culturais e acadêmicas hegemônicas. O apelo pelo direito à opacidade é uma 

 
5 Mombaça compreende os processos de auto-objetificação positiva como um requisito para acessar circuitos 
institucionais, o que coloca no centro da atividade acadêmica e artística o enfrentamento contínuo da não 
conformidade sexual e de gênero, bem como das dinâmicas de racialização. 



144 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

referência à noção de transparência e opacidade elaborada pelo escritor, poeta e filósofo 

martinicano Édouard Glissant no seu livro Poétique de la relation (1990). 

A respeito da noção de transparência e opacidade, o autor destaca: 

Transparency no longer seems like the bottom of the mirror in which 

Western humanity reflected the world in its own image. There is opacity now 

at the bottom of the mirror, a whole alluvium deposited by populations, silt 

that is fertile but, in actual fact, indistinct and unexplored even today, denied 

or insulted more often than not, and with an insistent presence that we are 

incapable of not experiencing. (137) 

A concepção de relação de Edouard Glissant abriga uma força que se contrapõe aos 

processos de produção do mundo ocidental, cuja base repousaria num dualismo 

intransponível entre o branco, o ser humano ocidental e a alteridade. Em outras palavras, 

mediante um “nós”, que corresponderia à norma, ou seja, à transparência, e “os/as 

outros/outras”, que seriam o diferente e opaco. Destacar a ilusão da transparência e a agência 

do opaco permite que o autor crie uma concepção de relação que é mobilizada, executada e 

expandida por meio do reconhecimento da presença imperturbável e da agência da alteridade, 

da sua diferença ameaçadora, desconhecida e “deliciosa”. Conforme a proposta do autor, 

essa alteridade enraizar-se-ia nas trajetórias desse relacionamento, e não na sua integração e 

consequente desfoque numa transparência redutora (Glissant 62). Portanto, este dualismo 

intransponível é desativado quando é concebido como expressões de transparência e 

opacidade capazes de se relacionar reciprocamente, quando são as diferenças e não a 

generalização que tornam o vínculo possível. 

Glissant suspende, assim, a corrente extensiva e generalizante inerente ao âmbito do 

transparente, que poderia ser designado como norma, enquanto desvela o seu caráter ilusório. 

Ao mesmo tempo, ele afirma a necessidade de manter e reforçar as diferenças, ou seja, de 

exercer o direito à opacidade, por meio do qual seria possível estabelecer vínculos sem se 

submeter ao mandato de integração numa matriz assimétrica universalizante. Desta forma, 

as artistas entendem o mandato de sublinhar a diferença como uma estratégia de 

generalização e de exploração, através da qual se constrói uma alteridade descodificada e 

apreensível, cuja agência só pode ser ativada no âmbito das práticas de diferenciação geradas 

no domínio da transparência. 

 Segundo momento: Por uma greve ontológica 



145 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

 Este capítulo é composto por três episódios: Morte lenta/Aceleração, Ansiedade/Intuição 

e Fim do mundo/Transição. Se se atenta no título do capítulo, “Para uma greve ontológica”, é 

possível reconhecer consonâncias entre duas palavras aparentemente irreconciliáveis: 

“greve” e “ontologia”. A conotação de ambas evoca sensações e ideias intuitivamente 

antagônicas: por um lado, no caso da palavra “greve”, a interrupção de algo que implica uma 

continuidade, ou seja, pressupõe um movimento; e, por outro lado, o suposto caráter estático 

e acabado do “ser” implícito na palavra “ontologia”. O exercício de uma greve implica a 

existência de uma dimensão marcada pela continuidade de uma atividade, geralmente 

relacionada com a realização do trabalho, que é interrompida para protestar e reivindicar. Ao 

atribuir um caráter ontológico à ação de interromper, ao referir-se a uma greve de caráter 

ontológico, abre-se uma nova possibilidade de percepção e de práxis. Assim, uma dimensão 

que diz respeito ao “ser” e à organização “essencial” e “natural” de uma “realidade absoluta”, 

habitualmente percepcionada como constante, estável, linear e irreversível, pode ser 

interrompida e, consequentemente, pensada como uma ficção colonial moderna suscetível 

de ser contestada e transformada. Os três episódios deste capítulo geram estratégias para a 

execução daquela greve. 

Episódio 1: Morte Lenta/Aceleração 

Este episódio se desenvolve em uma realidade moderna-colonial hegemônica e seus 

dispositivos: instituições culturais e acadêmicas e começa com o seguinte parágrafo: 

Eu me lembro de trabalhar como se estivesse correndo. Eu sempre tive a 

impressão de que morreria de repente, acometida de uma forma qualquer de 

explosão interna ou arbitrariamente inscrita nas terríveis estatísticas de 

pessoas dissidentes sexuais e desobedientes de gênero racializadas que são 

alvejadas por bala ou esfaqueadas por nada no Brasil, assim como em várias 

outras partes do mundo. Eu me lembro de trabalhar como se estivesse 

correndo. Correndo rumo a uma ilusão de conforto e estabilidade, a tentar 

salvar-me de coisas das quais não posso ser salva. E eu também lembro de 

trabalhar como se eu pudesse alcançar a velocidade necessária para cruzar 

pontes ainda não erguidas; como se, correndo, eu pudesse existir entre 

mundos assimétricos. (Mombaça 49–50) 

A voz narrativa regressa ao passado para, na primeira pessoa e através da figura de linguagem 

da anáfora, traçar e, simultaneamente, demarcar as dimensões espaciotemporais de uma 



146 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

realidade não literária que tem lugar no Brasil e em outras partes do mundo, marcada por 

uma violência generalizada contra pessoas que são mortas porque sua trajetória de vida não 

se insere nos padrões das normas sexuais, raciais e de gênero. A frase “Eu me lembro de 

trabalhar como se estivesse correndo” abre cada uma destas dimensões, caracterizadas por 

três tipos de impulsos. Subjacente ao ato de correr e acelerar para uma velocidade 

presumivelmente adequada, estão um impulso de sobrevivência, marcado pela necessidade 

de escapar à morte iminente; um impulso de resistência, marcado pela necessidade de 

continuar a existir e pela inatingível ilusão de redenção e segurança; e um desejo de ligação, 

marcado pelo desejo ilusório de alcançar um mundo habitável. 

Após estes três momentos de retorno e de rastreio da memória, abre-se uma nova 

dimensão na qual a voz narradora, no tempo presente e na primeira pessoa, descreve e analisa 

tanto os efeitos que o trânsito pelo mundo da arte e da academia produz em corporeidades 

racializadas, dissidentes de gênero e marcadas pela ferida colonial, como os custos que 

inevitavelmente têm de pagar: 

O trabalho dentro do qual eu estava correndo, afinal, não é o tipo de trabalho 

que meu corpo é encorajado a fazer. O mundo da arte não é uma geografia 

na qual sou autorizada a simplesmente acessar, ainda que eu passe por lá, às 

vezes, correndo. Escrever, ler, traduzir, performar, criar, falar, pensar em voz 

alta contra a constante expectativa de falha e erro, contra toda a lógica social 

que institui a brancura e a cisgeneridade, bem como sua presunção de 

subjetividade autoestabelecida, como a mais confiável garantia de acesso aos 

mundos da arte e da intelectualidade. Eu poderia fazer dessa história uma 

excepcional narrativa sobre a luta de uma bicha preta por acesso a esses 

mundos, mas não estou particularmente interessada em retratar nenhuma 

trajetória rumo ao mundo da arte como heroica. Em vez disso, este texto 

almeja constituir uma descrição do mundo da arte como sendo uma ficção 

naturalizada feita para quebrar subjetividades pretas e indígenas na forma de 

valor roubado. (Mombaça 50) 

O mundo colonial é concebido como uma realidade específica, configurada através de 

marcadores raciais e de gênero, materializada na norma ou, nas palavras de Glissant, na 

pretensão de transparência, isto é, na supremacia branca cisgênero. Portanto, a possibilidade 

de acesso e trânsito a ele estaria garantida e amparada ou na pertença a ele, ou no apagamento 

da particularidade na onda generalizante dos modos pelos quais a transparência opera. As 



147 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

pessoas construídas como alteridade só teriam autorização para transitar pelo mundo 

hegemônico se determinados requisitos fossem cumpridos. Por conseguinte, apesar de a 

corporeidade da instância narrativa circular nas instituições culturais e acadêmicas, não teria 

acesso fácil a elas. No entanto, dissocia-se da tarefa de contar uma história que apresenta 

uma experiência individual como heroica e excepcional, enquanto esta luta para aceder a 

esses mundos. Pelo contrário, procura descrever os mecanismos desses mundos e mostrar 

como as subjetividades negras e indígenas são despojadas do seu valor e, por conseguinte, 

sujeitas a processos de exploração e destruição apresentados como políticas de integração. 

[C]om este texto eu quero refletir sobre o valor produzido por nossas 

sensibilidades e o modo como ele é roubado de nós, fornecendo uma 

redefinição de valor na vida-após-a-morte do colonialismo e da escravidão 

como algo simultaneamente roubado de e produzido por nós. Para isso, seria 

necessário redescrever a cisgeneridade e a branquitude como formas de 

extorsão ontológica e repensar a integridade do sistema de arte 

contemporânea como um dispositivo irreparável voltado. (Mombaça 51) 

O parágrafo anterior é construído com base numa referência intertextual a um ensaio 

da própria Mombaça intitulado The Cognitive Plantation, publicado em 2020, no qual se baseia 

na experiência de Dana, a personagem principal do romance Kindred, da autora norte-

americana de ficção científica Octavia Butler, para desenvolver o conceito de plantação 

cognitiva. Dana, através do seu corpo, transita entre um presente situado em 1979 e um 

passado situado na primeira metade do século XIX, onde funcionava um sistema escravagista 

que moldou o mundo tal como o conhecemos (May und Hussein 1). Dana é, portanto, 

forçada a habitar a violência irrestrita e justificada pela escravização. No texto The Cognitive 

Plantation, ocorre um ato de reversão, no qual a experiência de uma temporalidade passada, 

aparentemente superada, concretizada numa plantação, é deslocada para um presente 

localizado em 2020. Desta forma, é construído um conceito de plantação cognitiva, 

entendido como um território político através do qual os mecanismos de funcionamento do 

mundo colonial, e mais especificamente das instituições artísticas e acadêmicas, podem ser 

problematizados. A concepção de plantação cognitiva é elucidada com base na tese da 

acumulação negativa elaborada por Denise Ferreira da Silva (2019). Tal como Mombaça, a 

autora dialoga com Dana, a protagonista de Kindred, com o intuito de questionar a tese 

marxista da acumulação primitiva. Da Ferreira Silva define, portanto, a acumulação negativa 

como o 



148 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

[E]xcesso retido pelo proprietário de escravos corresponde à defasagem 

econômica herdada pelos descendentes dos escravos – o que eu chamo de 

acumulação negativa –, e que as ferramentas da racialidade transubstanciaram 

em déficit natural, o qual consiste na justificação principal para a violência 

racial perpetrada ou autorizada pelo estado. Contudo, isso é simplesmente o 

efeito da expropriação colonial e, posteriormente, a violência jurídica, 

simbólica e cotidiana. (180) 

Mombaça desenvolve o termo “plantação cognitiva” para explicar como um espaço-tempo 

localizado em 2020, nas instituições acadêmicas e de arte denominadas “decoloniais”, 

continua a operar com estratégias e lógicas fundamentadas na acumulação negativa. Em 

resumo, estas estratégias e lógicas garantem a sujeição de atorxs racializadxs para produzir e 

reproduzir mecanismos de extração de valor. Assim, o valor de uma pessoa racializada, 

configurada como alteridade, é-lhe retirado enquanto seria o seu trabalho, baseado no 

reconhecimento e tematização da sua própria condição de alteridade, a partir das diretrizes 

do sistema de plantação cognitivo, o requisito inescapável que garantiria a sua entrada nessas 

instituições e, portanto, a possibilidade de reprodução da sua existência. Esse processo é 

explicado no parágrafo seguinte: 

Num certo sentido, o acesso a circuitos artísticos e intelectuais preocupados 

com as assim chamadas “políticas da diversidade” está predicado na nossa 

habilidade em reproduzir—até mesmo como posição crítica—a lógica por 

meio da qual somos marcadas. Isso significa que tornar-se uma trabalhadora 

cultural racializada e desobediente de gênero é um processo sempre como 

um design global inescapável, no sentido de que nossa presença está 

condicionada por uma demanda de auto-objetificação positiva, de acordo 

com a qual nós devemos sempre endereçar nossa desobediência sexual e de 

gênero, assim como nossa racialidade como o tema central de nossa expertise. 

(Mombaça 52) 

A trajetória de vida de um corpo, de uma existência racializada e dissidente de gênero, 

desdobrar-se-ia a uma velocidade sempre crescente, pois, para além de ser definida por uma 

tentativa constante de escapar à violência com que se depara diariamente, tenta atingir os 

padrões exigidos para habitar uma realidade inerentemente excludente. Tanto a 

impossibilidade de parar como o mandato de hiperdeteminação gerariam uma experiência 

encarnada da alteridade que se estenderia a todas as esferas da vida e se aprofundaria no 



149 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

trabalho. Um estado de exaustão constante seria produzido por esses dois fatores, uma vez 

que, por meio de políticas de integração, longe de gerar lugares seguros, seriam produzidas 

alteridades mercantilizadas para o consumo de um público branco. 

Este modo de exercer imaginação radical por meio da escrita revela a agência e a 

capacidade geradora do discurso, por meio do qual é produzido um “nós” que está 

consciente dos mecanismos da sua exclusão. É essa consciência que permite não só 

desnaturalizar um mundo racista, colonial e cisgênero, como também criar um sujeito político 

empoderado que, por meio da escrita, consegue exercer uma desconfiança radical. Assim, 

nas palavras da narradora, “desestabiliza essa narrativa pseudo-emancipatória” (Mombaça 

53) e desmistifica os mecanismos pelos quais é possível justificar a opressão através da crença 

na falta de esforço individual.  

Episódio 2: Ansiedade/Intuição 

Por meio de uma referência direta ao romance composto por dois volumes de 

parábolas de Octavia Butler—Parable of the Sower (1993) e Parable of the Talents (1998)—e à 

figura despatologizante da ansiedade, desenvolve-se nesse episódio uma metodologia que, 

como prática ética, representaria a possibilidade de sobrevivência e resistência em meio a 

uma realidade que, para muitas existências dissidentes, constitui uma ameaça vital, um 

apocalipse. As parábolas de Butler é protagonizada por Olamina, uma garota de ascendência 

africana que vive nos EUA em 2025 numa sociedade caracterizada por uma violência 

onipresente. Ao encontrar-se completamente vulnerável e ameaçada, Olamina cria uma 

teologia experimental que desencadeia um processo especulativo que lhe permite prever um 

futuro inexorável e ameaçador. Através da leitura e interpretação dos eventos atuais, Olamina 

consegue planejar estratégias de sobrevivência e, assim, reagir a uma catástrofe iminente. 

Olamina configura uma subjetividade que não pode ser privada da sua capacidade de agir, 

apesar da sua posição. Essa capacidade de reagir e agir diante do fim do mundo que se 

aproxima é o que a instância narrativa, no episódio 2 de “Para uma greve ontológica”, define 

como um pessimismo proativo ou vivo. 

A noção de ansiedade descrita pelo Manual Diagnóstico e Estatístico de Transtornos 

Mentais como “antecipação de ameaça futura” (Mombaça  56) é retomada no texto para a 

desvincular da sua captura patologizante e devolver-lhe a sua capacidade e força criativa e 

imaginativa, ou seja, o seu potencial intuitivo. Através da escrita, a ansiedade é deslocada de 

uma esfera individual para uma esfera coletiva, pois se transforma numa intuição que pode 

ser expressa e transmitida: 



150 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

[A] ansiedade de Olamina está predicada numa forma contundente de 

engajamento social, como princípio de leitura realista e, sobretudo, como 

dispositivo que condiciona sua sobrevivência num período posteriormente 

apresentado como The Apocalypse, ou simplesmente The Pox. lsto mais do que 

fornecer uma versão transparente da ansiedade como forma insuspeitada de 

saúde, problematiza o dispositivo patológico ele mesmo (e, por extensão, o 

que quer que chamemos saúde), abrindo o código da doença contra as 

analíticas científicas hegemônicas que o modulam no sentido da reprodução 

do diagnóstico em detrimento da geração do improvável como matéria e 

força no corpo diagnosticado. (Mombaça 52) 

O processo de escrita torna-se, assim, a matriz do contágio, da transmissão da intuição e, 

portanto, da ligação. A ansiedade torna-se intuição coletiva quando é lida e, 

consequentemente, começa a circular numa dimensão espaço-temporal intersticial, no limite. 

Por meio desse processo intervencionista de contágio, possibilita-se interromper o curso 

ontológico hegemônico, traçando linhas de conexão e criando estratégias para resistir e existir 

além, ou melhor dizendo, entre os seus interstícios. 

Episódio 3: Fim do mundo/Transição 

Neste episódio, a voz narrativa, em primeira pessoa, regressa ao passado e começa a 

(re)configurar uma situação ocorrida num contexto de trabalho, durante uma conferência no 

Rio de Janeiro, em que, ao falar sobre fluidez de gênero, ocorrem momentos de gagueira. 

São esses momentos disruptivos que interrompem a continuidade ou a totalidade do fluxo, 

ou da organização normal de uma situação, criando interstícios de agência no texto. Estes 

interstícios situam-se entre o processo de pensar e o processo de falar, materializando-se por 

meio do balbucio. À medida que a instância narrativa pede permissão para balbuciar, ela 

intervém, normalizando um ato inadequado: 

Poucos dias antes daquela conferência, pela primeira vez, eu havia enunciado, 

num contexto social mais ou menos íntimo, a um grupo grande e irregular de 

pessoas, durante uma festa, a travessia encorpada, afetiva e sensorial em que 

tenho insistido como programa simultaneamente autodestrutivo e de 

invenção. Poucos dias antes daquela declaração gaguejante quanto a não 

fluidez do meu gênero num mundo contra o qual! Eu me debato, eu falava 

sem conter a língua sobre estar em transição. Transição. Embora consiga 



151 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

desenhar o marco de onde ela parte, como movimento fugitivo — da 

masculinidade compulsória como projeto arbitrário de inscrição do 

fundamentalismo cisgenero sobre meu corpo e, logo, do projeto moderno-

colonial-racial de humano —, sigo sem coordenadas quanto a que isso me 

leva — e assim vou aos tropeços, abrindo a textura da minha voz à gagueira 

como política de enunciação. (Mombaça 59–60)  

O momento transitório é considerado uma linha de fuga, cujas coordenadas de descrição, 

embora ainda não elaboradas, só poderiam ser geradas por meio de pausas, momentos de 

interrupção, gagueiras ou tropeções, que se desdobram numa tessitura da voz: a gagueira 

como política de enunciação. A tessitura, enquanto atributo da voz, evoca a materialidade e 

o potencial performativo deste espaço enunciativo situado no corpo. São traçados paralelos 

entre o processo de transição e o de descolonização para mostrar a reversibilidade de uma 

ontologia dominante e a sua inscrição no corpo. No entanto, este processo não garante a 

criação automática de um novo mundo. A transição, que implicaria sempre um movimento 

de decomposição e recomposição, exigiria um método que possibilitasse a movimentação 

entre esses dois estados. 

O evento “anormal” do balbucio é transformado numa dimensão performativa que 

permite que o processo de decomposição e reconfiguração de uma “superfície significante” 

que se tornaria o corpo se converta numa dimensão construtiva. Este modo de intervenção, 

no qual o balbucio se transforma numa política de enunciação a partir da situação específica 

de uma corporeidade em processo de reconfiguração, transforma o corpo num espaço no 

qual, através da circulação de afetos e forças materiais e discursivas, é possível gerar novas 

formas de conhecimento e sentimento encarnados. O texto termina com a formulação de 

muitas perguntas, ou seja, com um convite para continuar a pensar corporalmente sobre 

como ativar outras formas de ser, de se devir no mundo e contra o mundo. 

Terceiro momento: experimentação, imaginação e trans*missão. 

Nos padrões de interferência produzidos por experimentos de imaginação radical  

analisados, o processo de escrita abre a possibilidade de retornar ao passado, à memória, ou 

seja, de poder rastrear tanto as sensações e os afetos que um modo particular de produzir a 

realidade gera no corpo quanto suas trajetórias no tecido do mundo. Esse caráter 

performático do processo de escrita permite não apenas suspender o curso linear 

unidirecional da narrativa hegemônica, mas também abrir um interstício, criar um espaço 

liminar no qual a desnaturalização da matriz ontológica que gera opressão e violência se torna 



152 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

viável. Além disso, permite a politização de uma experiência pessoal de marginalização e a 

criação de uma coletividade, um sujeito político capaz de exercer a sua agência, provocando 

uma greve ontológica e, assim, reivindicando a sua participação ativa na produção do mundo. 

Assim, a escrita como intervenção possibilita reconfigurar as coordenadas de uma topologia 

apresentada como natural e, portanto, resistir e existir por meio de novos processos de 

demarcação que ultrapassam as categorias impostas. Por último, intervenção significa a 

possibilidade de traçar linhas de conexão com outras metáforas, a fim de gerar novos padrões 

de pensamento, práticas, afetos e emoções que, por meio da leitura, podem ser transmitidos 

e expandidos entre outros sujeitos marginalizados e, assim, vislumbrar alianças políticas. 

Se, agora, voltar-se às performances e criar-se um padrão de interferência com o livro, 

pode-se afirmar que os entrelaçamentos, que o compõem, apagam e rabiscam uma narrativa 

hegemônica imposta. A trajetória dessa narrativa é desativada e, portanto, também o seu 

modo de operação linear, contínuo e irreversível, bem como a sua transparência 

universalizante. Desta forma, é ativado um espaço liminar no qual é possível anular os efeitos 

do modo hegemônico de produção do mundo, exercer a condição de opacidade e conseguir 

re-escrever outra história. Por outro lado, a força e os afetos que circulam pelo movimento 

dos corpos ao rabiscarem, apagarem e recitarem as frases que são reescritas nas performances 

tornam mais apreensível a performatividade e a materialidade da escrita, impulsionada não 

apenas pelo pensamento racional, mas também pela mobilização do somático e do 

semântico. Portanto, é o entrelaçamento daqueles experimentos de imaginação radical que, 

localizadas em várias coordenadas espaço-temporais, desenvolvidas em diversos formatos e 

com a participação de vários atores discursivos, materiais e tecnológicos, conseguem 

produzir um tecido que borra e reconfigura os limites hegemônicos da diferenciação, ou seja, 

a transparência para imaginar e praticar a libertação, como afirma McKittrick. 

Com base nos índices de trans*mutação e na reconfiguração das (im)possibilidades 

de mundo suscetíveis de serem ativadas por meio do exercício de uma imaginação radical,  

esse gesto pode ser considerado como um método interdisciplinar ativado por aqueles corpos 

constituídos como alteridades. Tal método caracterizado pela urgência de movimento, 

resistência, deslocamento e fuga, bem como pela inexorabilidade  de tran*sitar—fugindo à 

violência de uma assinatura—múltiplos e entrelaçados espaço-tempos.  Dessa forma, o gesto 

de imaginação radical é compreendido como um método que gera ético-ontoepistemologías 

encarnadas e fugitivas, capazes de compreender e produzir histórias e devires impróprios, 

impossíveis e inadequados conforme a tessitura de relações que lhes confere forma-vida. 

Como escrever Leda Maria Martins em seu ensaio sobre as práticas de Mombaça:  



153 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

No que realiza manifesta um recorrente desejo de não se acomodar, de 

insurgir-se contra as repetições paralisantes do mesmo, de incidir nas 

estruturas que promovem as violências e violações pessoais, sociais e em 

relação ao planeta; de expor os abalos e transtornar seus códigos; de arruinar 

sua lógica destrutiva; de transformar seu pensamento em ações criativas 

insurgentes, potentes, instigantes e cinéticas, incómodos. (238) 

Esses modos de devir material-discursivos recorrente apresentam um  desejo de expansão 

que ultrapassa as categorias hegemônicas—e supostamente progressistas—estabelecidas, 

fechadas e impostas, fugindo aos limites do que deveria ser “a alteridade”. Em outras 

palavras, trata-se de um método que não apenas permite compreender e sentir os sempre 

inacabados processos-movimentos pelos quais devires inadequados se delineiam e se 

materializam, mas também possibilita a produção de novas (im)possibilidades. Os 

experimentos de imaginação radical articulam o uso performático e entrelaçado da palavra e 

do corpo, que, em seus movimentos (de fuga), intra-agem com atores material-discursivos, 

(re)inscrevendo experiências de migração, trânsitos, transgressões, transmissões e 

transformações a partir de um lugar de resistência, fuga e emancipação. Esses processos 

abrem novas possibilidades de produção de corpos e de conhecimento, possibilitando 

trans*itar através de movimentos de retorno e avanço (sem morrer) entre coexistentes 

espaço-tempos coloniais e anticoloniais que corpos racializados, generificados e 

empobrecidos —isto é, a alteridade— são compelidos a percorrer.  

Quarto momento: Corpo-ponte. Interferências (im)possíveis-inadequadas  

Na produção filosófica e teórica de Jota Mombaça, é possível identificar diversos 

padrões de interferência com o trabalho de Denise Ferreira da Silva. Tanto Ferreira da Silva 

quanto Mombaça intra-agem com a ficção especulativa e com metodologias de imaginação 

radical desenvolvidas na obra de Octavia Butler, a fim de criar novos aparatos ético-

ontoepistemológicos por meio dos quais os múltiplos processos de produção da realidade 

podem ser decodificados para além das pretensões universalistas da “ciência”. Isto é, tais 

práticas abrem (im)possibilidades para que diversos “ways of knowing” (McKittrick) se 

tornem inteligíveis, possam ser sentidos e, assim, afetar e compor-se com inúmeros atores 

material-discursivos. É o corpo—essa alteridade encarnada que, nas palavras de Donna 

Haraway, são aqueles “who are not allowed not to have a body” (575)—que permite e 

viabiliza um olhar que rompe com a norma e, por conseguinte, possibilita a (re)configuração 

das encruzilhadas (Martins) que as alteridades são compelidas a transitar. É essa visão localizada 



154 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

no corpo que torna possível “violar a linearidade do espaço-tempo” (Ferreira da Silva 13), 

isto é, tensionar a suposta linearidade da realidade e curvá-la de modo a tornar inteligíveis 

outros espaço-tempos múltiplos que emergem quando diferentes atores material-discursivos 

inapropriados intra-agem, bem como os efeitos que esses modos inapropriados de produção 

de mundo engendram e os predicamentos—as dívidas impagáveis—que sua condição 

inapropriada produz. 

Essa condição de alteridade inapropriada é intrínseca a todxs aquelxs que foram e são 

produzidxs como alteridade, cuja existência transita na tensão entre o normal, o reto, o 

correto, o linear e o binário, bem como na (im)possibilidade de devir que excede, transpõe e 

desloca a fantasia cis-heterocolonial e racista da transparência. O corpo inapropriado e suas 

práticas situam-se entre aquilo que supostamente deveria ser e aquilo que excede o possível: 

entre o normal e aquilo que é inadequado, inconveniente e monstruoso. As consequências, 

não apenas emancipatórias, mas também os “castigos” decorrentes da trans*gressão das 

bases ontológicas subjacentes à metafísica ocidental, são tematizadas tanto por Denise 

Ferreira da Silva quanto por Jota Mombaça. 

Denise Ferreira da Silva explica a imagem da dívida impagável a partir da dívida 

atribuída a Dana quando ela é compelida a salvar a vida de seu ancestral branco Rufus—filho 

de um proprietário de pessoas escravizadas—uma dívida que, embora lhe seja imputada, não 

é de sua responsabilidade. 

Not hers to pay because it was not her decision that led to it—to be a 

descendant of a Slave Owner (and to travel in time to save his life) or to 

making the profitability of a mortgage-based security be contingent on her 

lack of equity. However, the debt is hers because her blackness signals both 

slavery and lack of equity. More importantly, Dana's obligation—the debt 

that is the condition of possibility for her existence, in which family and 

slavery are indistinguished but not indistinguishable—has its own violations, 

in particular of the separations of time and space. (14–15) 

Mombaça afirma que os deslocamentos temporais aos quais Dana é submetida são 

possibilitados pelo corpo racializado, de modo que esse corpo não apenas se encontra 

enredado em diferentes dimensões espaço-temporais, mas também atua como o veículo por 

meio do qual tais trânsitos se realizam: “O corpo negro de Dana é a ponte entre essas duas 

dimensões históricas” (May e Hussein 1). A autora mobiliza a imagem desse corpo como “a 

ponte” também em seu ensaio “Para uma greve ontológica”, no qual o corpo alterizado 



155 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

rememora estar “correndo rumo a uma ilusão de conforto e estabilidade, a tentar salvar-me 

de coisas das quais não posso ser salva” (Mombaça 49) e trabalhando “como se eu pudesse 

alcançar a velocidade necessária para cruzar pontes ainda não erguidas” (49). Nessa 

formulação, a condição de inviabilidade do trânsito da alteridade, sob condições de 

inequidade naturalizadas, bem como a possibilidade de “existir entre mundos assimétricos” 

(49), é atribuída ao próprio corpo. 

A tentativa de se salvar de coisas das quais não se pode ser salva estabelece um diálogo 

com a concepção de dívida impagável formulada por Denise Ferreira da Silva, uma vez que 

é a mesma condição de alteridade que garante a inteligibilidade da outridade e sua localização 

desigual na trama do mundo colonial, isto é, na plantação cognitiva. Do mesmo modo que 

os saltos temporais condicionam a vida de Dana, os corpos racializados e generificados são 

igualmente determinados por deslocamentos espaço-temporais, o que exige a navegação por 

encruzilhadas e tensões que emergem quando diferentes mundos se encontram ou colapsam. 

Mombaça recorre ao que denomina diferença fugitiva como possibilidade de escapar da 

plantação cognitiva. Mobilizando a teoria de Édouard Glissant, a autora afirma que a 

opacidade engendra um território ético no qual a própria produção da diferença se apresenta 

para além do “cercado do inteligível” (May e Hussein 11): 

Essa diferença fugitiva não responde às coreografias da plantação cognitiva 

porque emerge, com precisão, na quebra do jogo da diferença; é um intervalo 

no movimento especulativo re-colonial que funda, em meio aos tremores e 

tropeços da fuga, uma ‘ética despojada de valor’. Se, em opacidade, a 

diferença não pode ser consumida ou extraída, talvez possamos criar uma 

ficção poética e conceitual em que ‘opaco’ é uma das formas de dizer 

‘quilombo’, e assumir, assim, que a encruzilhada da vida negra está situada 

sobre um labirinto de túneis que conduzem da plantação cognitiva à floresta 

e da floresta ao assentamento fugitivo. (May e Hussein 11) 

Embora a construção de uma ficção poética e especulativa da opacidade permita pensar o 

trânsito pelos túneis que constituem as encruzilhadas da vida negra —“da plantação cognitiva 

à floresta e da floresta ao quilombo”—, permanece a questão de como sujeitos racializados, 

generificados e objetificados podem navegar a hegemonia da transparência ativando seu 

direito à opacidade, quando a condição de sua existência colonial se encontra determinada 

pelo fato de terem sido constituídos a partir de marcadores de diferença que se desdobram 

por meio de eixos interseccionais de opressão impostos pelo regime transparente. Se a dívida 



156 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

impagável tematizada por Denise Ferreira da Silva constitui a (im)possibilidade da condição 

de existência das existências impróprias, coloca-se então a questão de como reunir a força 

necessária para exercer o direito à opacidade e, desse modo, ativar a diferença fugitiva no 

inescapável entrelaçamento dos processos (neo)coloniais que buscam apagar e aniquilar 

devires impróprios, especialmente no atual momento histórico, em que a intensificação de 

forças de extrema direita torna essa violência ainda mais plausível. 

Diante da impossibilidade de uma fuga total, coloca-se a necessidade de suspender 

os efeitos desses processos coloniais de produção do mundo nos corpos-mentes, ativando 

conexões radicais e inapropriadas que possibilitem movimentos de fuga, interferência e 

encontro com outros modos inadequados de devir, de modo a transitar a inescapabilidade 

de habitar múltiplas dimensões espaço-temporais, entre opacidade e transparência, sem que 

os corpos sejam completamente exauridos, feridos ou mortos, garantindo a conservação e a 

circulação das forças vitais, ainda que sob a impossibilidade de um desligamento pleno da 

transparência colonial. 

A imagem do corpo-ponte inapropriado abre a possibilidade de afecção e conexão 

com outros processos igualmente inapropriados, os quais engendram aparatos ético-onto-

epistemológicos que evocam relação, fuga e resistência. Entende-se aqui o “inapropriado” 

como uma forma particular de ser e devir em e com o mundo, que abre possibilidades não 

apenas de resistência, mas também de olhar e de escuta que, além de produzir aparatos ético-

onto-epistemológicos por meio dos quais a realidade produzida pelo sistema colonial, cis-

hetero-antropo-falo-centrado pode ser desnaturalizada, permitem criar planos de fuga e 

estratégias relacionais de devir-com, escrever-com, pensar-com imaginar-com e interferir-

com. 

 

  



157 PORTUGUESE CULTURAL STUDIES • VOL 9 (2) • 2025 • DOSSIER 2 

Obras citadas 

Barad, Karen. Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and 
Meaning. Duke UP, 2018. 

Cobogó. “Não Vão Nos Matar Agora: They Won’t Kill Us Now.” Editora Cobogó, 2024, 
www.cobogo.com.br/produto/nao-vao-nos-matar-agora-they-won-t-kill-us-now-
665.  

Glissant, Édouard. Poetics of Relation. Translated by Betsy Wing, Uof Michigan P, 2005. 

Haraway, Donna. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective.” Feminist Studies, vol. 14, no. 3, 1988, pp. 575–599. 
JSTOR, https://doi.org/10.2307/3178066. Accessed 13 Dec. 2025. 

Haraway, Donna. “The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for Inappropriate/d 
Others.” Cultural Studies, edited by Lawrence Grossberg, Cary Nelson, and Paula A. 
Treichler, Routledge, 1992, pp. 295–337. 

Martins, Leda Maria. A Fina Lâmina Da Palavra. Cobogó, 2025.  

Mattiuzzi, Michelle, and Jota Mombaça. Repensando a estética da colônia. 2021. 

May, Adeena, e Amber Hussein, editors. A plantação cognitiva. 9 vols., São Paulo, 2020. 

McKittrick, Katherine. Dear Science and Other Stories. Duke University Press, 2021. 

Megafauna, Livraria. “NÃO VÃO NOS MATAR AGORA, Com Jota Mombaça, Leda 
Martins e Hélio Menezes.” YouTube, YouTube, 21 May 2021, 
www.youtube.com/watch?v=31ZKs6tSwNI.  

Mombaça, Jota. Não vão nos matar agora. Encruzilhada, vol. 1, Cobogó, 2021. 

Mombaça, Jota. “Jota Mombaça  Indisciplinary Artist and Writer.” Jota Mombaça, 2025, 
www.jotamombaca.com/contact.  

Silva, Denise Ferreira da. A dívida impagável. Oficina de Imaginação Política; Living 
Commons, 2019. 

Silva, Denise Ferreira da. Unpayable Debt. Sternberg Press, 2022. 

http://www.jotamombaca.com/contact

